UNIVERSITATEA ,,OVIDIUS” DIN CONSTANTA
SCOALA DOCTORALA DE TEOLOGIE
DOMENIUL DE DOCTORAT TEOLOGIE

TEZA DE DOCTORAT

COSMOBIOGENEZA

IN PERSPECTIVA DIALOGULUI DINTRE

TEOLOGIE SI STIINTA.
PERSPECTIVA MISIONARA

Rezumat

Coordonator de doctorat:
Pr. Prof. Univ. Dr. Gheorghe ISTODOR Student — Doctorand
Pr. Drd. Ioan Trandafir BOBIRNEA

Constanta
2017



Introducere

Cosmobiogeneza se referd la analiza problematicii originii sau aparitiei si structurarii
Universului, a materiei si a vietii In vederea gasirii raspunsului obiectiv care sd constituie
adevarul fundamental al existentei lumii, tocmai de aceea, lucrarea de fatd are ca si calauza
indemnul scripturistic: ,, Veti cunoaste adevarul, iar adevarul va va face liberi” (Ioan 8, 32).

Tema Cosmobiogenezei a devenit o problema epistemologicd preocupanta pentru

umanitate odata cu sciziunea aparuta intre invititura milenara a Teologiei — Creatia si
conceptia mai noua a Stiintei — Evolutia naturalist-materialistd. Aceste pozitii aratd ca
problema originilor se confruntd cu o enorma contradictie, care persista, parand sa nu poata fi
solutionatd in mod obiectiv.

Abordarea din aceastd lucrare a fost conceputd printr-o prismd interdisciplinara
teologico-stiintifica reala, lipsita de prejudecati, resentimente si suspiciuni, bazata pe analiza
descoperirilor, principiilor, argumentelor si dovezilor autentice, furnizate de izvoare si de
cercetirile teologice si stiintifice actuale. Segmentul Teologiei academice care raspunde pe
deplin acestui mod de cercetare interdisciplinara teologico-stiintificd este Misiologia, intrucat
aceastd disciplind, fiind mai noud, exprimd dinamica realitatii si lucrarii Teologiei, a Bisericii n
lume, incluzand in domeniul sau de cercetare nu numai dialogul teologic intradisciplinar si raportul
pe care Teologia ortodoxa il are cu toate celelalte culte si denominatiuni crestine, ci si relatia cu
stiinta, cultura in general. In sfera Misiologiei, care se ocupa de un domeniu foarte vast, lucrarea
se insereaza din punct de vedere strict teologic in Misiologia doctrinara fundamentala.

Obiectivul principal al cercetarii este elucidarea subiectului pe care il trateaza, pe cat
este cu putintd si in limitele analizei desfasurate, iar obiectivele secundare au in vedere:
confirmarea unititii de fond a adevarului teologic despre crearea lumii la nivel scripturistic,
patristic si confesional academic; pledarea pentru dialogul interdisciplinar si cunoasterea
unitara, holistica si simfonica; coeziunea invataturii teologice si a descoperirilor stiintifice
obiective despre crearea lumii si sustinerea pe viitor a dialogului interdisciplinar teologico-

stiintific; reliefarea posibilitatii structurarii

si sistematizarii unei teologii naturale temeinice

]

care in viitor sa aiba ecou si la nivel academic.



Disputa dintre Teologie si Stiinta a inceput in mod explicit in secolul al XVII-lea, avand
ca punct major de plecare procesul intentat de Biserica Catolica lui Galileo Galilei (1564-1642)
intre anii 1615-1616, legat de teoria heliocentricd, s-a amplificat in perioada [luminismului (sec.
XVII-XIX), cand conceptia teistd asupra lumii a fost inlocuitd subtil cu cea deista, a culminat in
secolul al XIX-lea, cdnd a aparut teoria evolutionista, conceputa initial de naturalistul francez Jean
Baptiste Lamarck (1744-1829) si elaborata ulterior de naturalistul englez Charles Darwin (1808-
1882), si s-au structurat diversele sisteme naturalist-scientiste si filosofico-materialiste, s-a
intensificat si extins Tn secolul al XX-lea prin toate mijloacele, persistand mai mult sau mai putin,
direct ori indirect si astazi. Teologia pastreaza invataturd milenara despre originea lumii, iar Stiinta

si-a formulat in mod autonom si diferit propriile teorii despre aparitia si evolutia lumii.

Capitolul I: Relatia dintre Teologie si Stiinta si raportul dintre Revelatia

divind, ratiunea umana si lume in problema Cosmobiogenezei

In perceptia actuals, care tinde si devini colectivi, a aparut ideea ca Teologia si Stiinta
sunt doud domenii care nu au nimic In comun, nici limbajul, nici metodele si nici obiectivele, si
aceasta pentru ca intre credinta, care este fundamentul Teologieli, si ratiune, care este baza Stiintei,
pare sa nu existe nicio punte de legatura. Istoria dovedeste faptul ca lucrurile stau cu totul altfel,
pe de o parte, Sfintii Parinti ai Bisericii, marii Teologi, conducerea Bisericii, monahii, preotii
si conducatorii laici fiind aceia care au sustinut pe toate ciile cunoasterea stiintifica si
infiintarea marilor universititi ale lumii, iar, pe de alta parte, parintii stiintelor moderne au
dovedit ca nu au fost doar simpli oameni religiosi, care impartaseau religiozitatea stereotipa
caracteristica epocii, ci oameni cu o puternica constiinta religioasa si cu profunde preocupari
teologice, unii dintre ei fiind chiar teologi sau preoti. Se poate afirma fard teama de a gresi ca
mari oameni precum: Nicolaus Copernic, Francis Bacon, Johannes Kepler, René Descartes,
Blaise Pascal, Robert Boyle, Isaac Newton, Gottfried Wilhelm Leibniz, Michael Faraday, Gregor
Johann Mendel, Louis Pasteur si William Thomson Kelvin au fost veritabili sacerdoti ai Creatiei,
fiind inspirati de Dumnezeu si convinsi ca cercetarile si descoperirile lor se datoreaza

faptului cd Dumnezeu a adus la existenta si a organizat intregul Univers, imprimind in el



legile dupa care functioneaza, acestea permitind oamenilor de stiinta si poata Impartasi
tuturor logica care sta la baza existentei lumii.

Mari savanti ai modernitatii, atat romani, precum Nicolae Constantin Paulescu, Alexandru
Mironescu si Leon Dandila, cat si strdini, precum Nicolas Camille Flammarion, Max Planck si
Albert Einstein, datorita convingerilor personale la care au ajuns in urma cercetarilor stiintifice pe
care le-au facut, nu au acceptat conceptiile naturaliste prezente in teoriile stiintifice. Savantii,
precum Max Planck si Albert Einstein, care nu si-au exprimat direct pozitia fata de aceste teorii,
s-au implicat fie in promovarea dialogului interdisciplinar dintre Stiinta si Teologie, fie au
lasat sa se inteleaga ca organizarea lumii nu poate fi conceputi in afara unui Creator.

Asadar, din punct de vedere istoric, a afirma cd intre Teologie si Stiintd exista
incompatibilitate, inseamna fie a nu cunoaste, fie a nu recunoaste legatura obiectiva dintre acestea
sl a imagina un raport inexistent care nu are nimic de-a face cu realitatea.

Starea existentiala actuald a lumii indica faptul ca lumea nu poate fi pe deplin inteleasa
fara ratiunea umana si revelatia divina autentice, care au devenit fundamente sine qua non
ale gnoseologiei actuale. Ele fsi legitimeaza pe deplin complementaritatea datorita faptului
ca lumea se desfasoara pe coordonate postprimordiale, care sunt radical diferite de cele
originare, in care totul avea loc la un nivel inteligibil spiritual-metafizic-suprasenzorial
primordial, greu de exprimat in conceptele lumii actuale, unde nu era nevoie nici de credinta,
ca produs al unui spirit ce experiaza prin prisma somatica relatia cu Creatorul si cu lumea,
si nici de stiinta, ca produs al unui trup ce analizeaza prin prisma cerebral-rational lumea.

Teologia si Stiinta ortodoxe, in sens de corecte, juste, drepte, care au la baza credinta si
ratiunea luminate de Dumnezeu si nu intunecate de superstitie, panteism, fanatism, ocultism,
dominare, obscurantism, scientism, materialism, ateism, etc., nu sunt nicidecum incompatibile si
nu trebuie separate, ci sunt complementare, se completeaza, se implinesc, se explica reciproc.
Dealtfel, Mantuitorul Hristos avea sa spuna: ,, Cercetati Scripturile ...” (Ioan 5, 39), care insemnau,
in sens strict, scrierile Vechiului Testament in care erau cuprinse profetiile despre El, si, in general,
descoperirile lui Dumnezeu facute poporului evreu, dar in sens larg, aceste cuvinte indeamna la
studiul a ceea ce este scris, elaborat ca produs al inspiratiei divine si al ratiunii umane.

Atat Stiinta cat si Teologia 1l au ca element definitoriu al procesului epistemologic pe om,
care, desi percepe lucrurile personalizat, profesionalizat si fragmentat, rdimane in integralitatea si

manifestarea sa om deplin care experiazd mai mult sau mai putin, in functie de capacitatile si



limitele sale, toate domeniile de cunoastere si activitate umand. Chiar daca omul se incadreaza
personal si prioritar intr-un anumit domeniu vocational, acesta este subordonat intregului
epistemologic. Asadar, niciodatd nu vom avea de-a face, in ceea ce-1 priveste pe omul ca persoana
sau oamenii organizati pe domenii profesionale, cu o perceptie si un proces epistemologic la
unison, intrucat omul este In sine persoand unica si irepetabild si se raporteazd cognitiv personal
sau colectiv la lume ca intreg, rezultatul cunoasterii fiind in armonie cu fiinta sa sau subordonat
perceptiei colective, purtand intotdeauna nota unicitatii, a particularitatii si a diversitatii. De aceea,
este nevoie de acordarea acestor note, fie ele personale sau colective, care corespund
diverselor metodologii, si de asezarea lor pe portativul epistemologic uman in asa fel incat
raspunsurile la problematica care se analizeaza sa fie congruente cu realitatea obiectiva si sa
alcatuiasca o simfonie a adevaratei cunoasteri holistice.

Ratiunea umana, revelatia divina si lumea, la valoarea lor obiectiva, constituie o
triunitate in ceea ce priveste abordarea subiectului originilor. Fara unul dintre aceste elemente
fundamentale, problematica Cosmobiogenezei se situeaza intr-o zond a derapajelor perceptuale si
conceptuale, precum si a speculatiilor sofistice care nu fac cinste umanitatii, de aceea ele sunt
pilonii de sustinere si in acelasi timp canalele prin care tema de fatd va furniza adevarul despre ea.
Acest adevar va fi fara indoiala unul limitat, in deplind armonie cu tot ceea ce Tnseamna caracterul
circumscris al fiintei si al perceptibilititii umane, precum si al lumii in care traim.

Theologia naturalis, care presupune elaborarea unei teologii a lumii vazute pe baza
argumentarilor concludente si dovezilor punctuale oferite de revelatia naturald, este domeniul
teologic prin care se legitimeaza pe deplin dialogul interdisciplinar cu privire la problematica
Cosmobiogenezei. Teologia naturala are ca puncte de plecare lumea si ratiunea umana, ca
parcurs analiza empirica a realitatilor din lume si descoperirea dovezilor concludente, iar ca
obiectiv final conexiunea care poate fi ficuti in mod cert si intr-o anumiti masura intre om,
lume si Creator. Nu se poate vorbi despre teologia naturala si teologia supranaturala, care are ca
fundament revelatia supranaturald, in afara revelatiei divine, unitare, originale, personale,
obiective, inteligibile si perceptibile. Teologia naturala si teologia supranaturala nu sunt
doua teologii segregate si izolate care 1si disputa reciproc autenticitatea, ci doua aspecte
complementare, sinergice, simbiotice ale aceleiasi teologii crestine. Teologia supranaturald

referitoare la creatie si teologia naturald, intr-o viziune a mileniului al treilea, formeazd impreuna



sfera deplina a feologiei crestine a creatiei, de care este mare nevoie intr-o lume in care

tendinta este de segregare si izolare si nu de unitate si impreuna-lucrare.

Capitolul II: Cosmogeneza din perspectiva Teologiei si a Stiintei

Sfanta Scriptura descopera ca Universul ca intreg, in starea lui primordiala, a fost adus
in mod nemijlocit de la nonexistent la existenta de Creator, din nimic, prin Cuvantul Sau si
Duhul Sdu dumnezeiesc, imprimandu-i o anumitd organizare necesard structurdrii ulterioare a
Cosmosului. Lumea nu exista de la sine si prin sine, si nici nu este adusa la existenta de o forta
impersonald si nedefinita care fiinteaza prin sine insasi, ci de Dumnezeu-Creatorul prin voia si
hotirarea Sa dumnezeiasca personala si desavarsita, lumea fiind mentinuta in existenta tot
de Creator, care o guverneaza si o sustine continuu spre finalitatea pe care El a stabilit-o.
Lumea se descopera ca fiind dar deplin al Creatorului, facut din iubire dumnezeiasca creatiei
insasi, care devine existentd creata si limitati, avand ca si cauza unica Existenta vesnica,
personald, desavarsita, libera si atotputernica.

Teologia ortodoxa si catolica academice aratd ca lumea este lucrarea directa si deplina

a voii, libertatii si iubirii desavarsite a lui Dumnezeu-Sfanta Treime, adusa de la nonexistenta
la existentd, fara nicio constrangere din afara Lui, prin creare de citre Tatal prin Fiul in
Sfantul Duh, nu din Sine sau dintr-o realitate spirituald ori materiala preexistenta, ci “ex
nihilo”, din nimic, dupa o randuiala divina, in timp si spatiu, care incep odata cu actul creatiei,
lumea aflandu-se Intr-o relatie permanenta cu Creatorul, fiind unitara si dependenta de El in
vederea implinirii scopului suprem pentru care a fost creata.

Teologia protestantd sustine faptul ca Dumnezeu a creat lumea sensibili, aducind-o de
la nonxistenta absoluta la existenta finita, El fiind Creatorul a tot ce existi, lumea depinzand
in totalitate de El. Creatia este un act liber a lui Dumnezeu, ea este total diferita de El,
neexistand nicio identitate intre aceasta si fiinta lui Dumnezeu. Cosmosul a fost creat prin

. * A

Cuvantul, Logos-ul vesnic si intrupat a lui Dumnezeu, prin Fiul Sau, lisus Hristos, odata cu
actul creatiei incepandu-si existenta spatiul si timpul.
Teologia neoprotestantd de factura americana scoate in evidentd cd Dumnezeu-Sfanta

Treime, Tatal prin Fiul si in Sfantul Duh, creaza intregul Univers, ca act liber al vointei Lui



supreme, nu din fiinta Sa sau dintr-o materie preexistenta, ci din nimic, Universul depinzind
totalmente de Dumnezeu. Lumea este limitati, avand inceput si sfarsit, doar Dumnezeu este

e A

infinit si etern, transcendent lumii si in acelasi timp imanent in lume, El fiind Creatorul,
Proniatorul si Guvernatorul ei. Scopul pentru care Dumnezeu a creat lumea este slava Lui,
insa aceasta slava nu trebuie inteleasa ca ceva primit de Creator din partea lumii, ci ca o
manifestare concretd a acestei realititi in opera Sa de creatie. Teologia confesionald nu
prezintd diferente semnificative de fond 1n ceea ce priveste unitatea conceptuald a Invataturii
despre Cosmogeneza, continuand sa strabata calea luminata, descoperitd si marcatd de Dumnezeu
in Sfanta Scriptura, construitd si definitivatd de Sfintii Périnti, consolidata de Teologii ulteriori,
sistematizatd si modernizata de Teologia academica.

Continuumul sau triunitatea materie-spatiu-timp, intr-o perspectivd a teologiei
naturale, este realitatea prima pe care Dumnezeu a adus-o la existenta in vederea organizarii
intregului Univers. Fiecare realitate este distincta dar inseparabila si interdependenta, prezentand
o remarcabild analogie cu ceea ce s-a revelat despre Dumnezeu-Sfanta Treime: Tatal, Fiul si
Sfantul Duh, fiecare persoand divind fiind distincta, inseparabild si pe deplin dumnezeiasca.
Lumea este opera Dumnezeului-Treime, de aceea se descopera ca si creatie strabatuta de
reflexul creator al Sfintei Treimi, ,,pecetea” Treimii fiind imprimata in toata creatia.

Teoria Universului stationar sustine ca Universul este etern, fird inceput si fara
sfarsit, materia aparand intr-un mod inexplicabil din nimic si evolueaza continuu de la sine
pana la starea Universului observabil. Aceasta teorie speculativa temerara, care a avut ca punct
de plecare o imaginatie artisticd, a fost total respinsa prin argumente si descoperiri stiintifice
pertinente, neexistand nicio dovada reala in sprijinul ei.

Teoria Universului extensiv (Big-Bang) sustine cd Universul prezent, care are dimensiuni
fizice incalculabil de mari, a aparut si s-a structurat spontan in urma cu aproape 14 miliarde
de ani, In conditii optime dintr-o protomaterie/energie de marime subnucleara inimaginabil
de mica, cu parametri fizici precisi, inzestrata cu capacitatea de a genera un Univers enorm.
Aceastd teorie nu are raspuns la numeroase intrebdri, si mai cu seama nu reuseste sa explice de
unde provine presupusa materie primordiala, avand in vedere ca principiul sau legea
cauzalitatii nu este un simplu postulat cu caracter pseudostiintific, ci o realitate obiectiva,

supusa atat metodologiei stiintifice ct si oricirei observatii comune.



Mesajul celor douad teorii, chiar dacad se exclud reciproc si, la anumite aspecte, frizeaza
absurdul, este: Originea Universului fara Creator. Astfel de abordari, lipsite de logica si de
argumentari stiintifice solide, dovedesc faptul ca Stiinta naturalistd ridicd probleme serioase la
nivelul fondului ei, dovedindu-se, in multe privinte, un joc pseudostiintific al elitelor academice.

Teologic vorbind, desi evenimentul creatiei nu este transformarea a ceva in altceva,
aparitia Universului ca tunelare cuantica din nimic nefiind identica cu evenimentul creatiei ex
nihilo, totusi anumite explicatii ale teoriilor stiintifice care vorbesc despre atomul sau vidul
cuantic primordial, ori fulgerul primordial, desi nu clarifica in niciun fel problema provenientei
materialului originar, confirma oarecum referatul biblic al creatiei unde se mentioneaza: ,, Si
a zis Dumnezeu: Sa fie lumina!. Si a fost lumina.” (Facerea 1, 3), aceastd lumina originara adusa
la existenta de Creator, sau, altfel spus, lumina originata, fiind fundamentul energiei/materiei
primordiale a Universului, care poate fi inteles ca fulger primordial, atom primordial, vid
energetic primordial, etc., insa niciuna dintre acestea nu poate explica vreodata prin ele Insele
cauza aparitiei lor. Creatorul fiind Lumini-Cuvint dumnezeiesc si necreat, a creat lumina,
esenta lumii sensibile, prin care El a structurat intregul Univers.

Asadar, structurarea si functionarea grandioase ale Universului, dupd cum se prezinta
acestea in cercetarile si observatiile marilor oameni de stiintd ai lumii, n-au nimic de-a face cu
intamplarea sau hazardul. Cosmosul este in toate detaliile privitoare la organizarea sa
macrocosmica opera Creatorului atotputernic, care, incepand dintr-un Punct Alfa, 1-a creat,
structurat si ordonat, imprimiand in el legile dupa care functioneazi cu regularitate
fascinantd pana in Punctul Omega, pe care Dumnezeu l-a stabilit in vederea implinirii

scopului decis.

Capitolul III: Organizarea materiei din punct de vedere teologic si

stiintific

Fundamentul structurilor cosmice a fost pus de Creator incd din prima zi a creatiei: ,,Si a
zis Dumnezeu: «Sa fie lumina!» Si a fost lumina.” (Facere 1, 3), deci, toatd materia/energia
Universului a fost creata la inceput. Dumnezeu a structurat Soarele, luna si stelele inca din prima

zi, insa lumina transmisa sau reflectatd de aceste corpuri ajunge la Pamant in a patra zi.



Denumirea generica de zile ale creatiei reprezinta de fapt perioade foarte scurte de timp in
care intreaga creatie a fost adusa la existenta si organizata in mod planificat, ordonat.

Sfintii Parinti au socotit ca zilele creatiei reprezinta, din perspectiva Creatorului,
perioade infime de timp, clipe, momente, in care intreaga creatie a fost adusa spontan,
»deodata” sau ,,dintr-odata” la existenta si organizati in mod ordonat. Ei au urmarit
evidentierea structurarii armonioase a celor pe care Dumnezeu le-a creat, a scopului precis pentru
care acestea au fost astfel ordonate de Creator si a Indreptdrii atentiei si multumirii catre
Dumnezeu, care le-a adus cu intelepciune la existenta.

Din perspectiva ortodoxa si catolica, Creatorul, structurdnd cu voia Sa deplinad realitatile
pe care le-a adus initial la existenta, face ca rezultatul sa devina o opera holisticdA armonioasa,
desavarsita, de natura circumscrisa, limitata, fiind o lucrare care se descopera pe deplin
rationald in relatie cu capacititile cognitive ale omului, avind ca fundament Ratiunea
Supremd sau Logosul divin, iar ca motivatie iubirea si bunatatea Creatorului care se reflecta
in toate cele create. Lumea este lucrarea Sfintei Treimi si poarta pecetea Acesteia, fiind un
dar din partea unicului Creator si o dovada care, alaturi de Sfanta Scriptura, aduce méarturie
obiectiva despre prezenta imanenta a lui Dumnezeu si iubirea Sa permanenta, dar si despre
transcendenta Lui.

Teologia protestantd si neoprotestantd scoate in evidentd faptul cd intreaga creatie este
lucrarea armonioasd a Dumnezeului triunic, constituitd in asa fel incit implineste, atat
mecanic, instinctiv cit si constient si liber, scopul nobil adresat in ultimi instanta
Creatorului, care nu este altul decit gloria adusa Lui in mod permanent, ceea ce nu difera
conceptual de perspectiva ortodoxa si catolica.

Dintr-o perspectivd care ar constitui in viitor o baza pentru o posibild elaborare si
structurare academica a teologiei naturale, temporalitatea exprimata in referatul credrii lumii
trebuie pusd in conexiune nu atdt cu opera savarsita direct de Creatorul atotputernic, care nu este
dependent de un anumit timp pentru a crea, a aduce la existenta, ci cu momentul aparitiei si
organizarii celor aduse la existentd, care, datoritd constitutiei lor imanente, intrinseci create,
necesitd un timp pentru a manifesta ordonat aceasta structurare, dar si cu capacitatea noastra
rationald de a intelege logic lucrurile. Actul dumnezeiesc al creatiei, exprimat in zile ale

creatiei, nu va putea fi cuantificat niciodata cu precizie stiintifica, pentru ca tine de realitatea



10

temporala specifica actului creator al lui Dumnezeu, ce nu poate fi evaluata dupa criteriile
starii actuale a lumii.

Existd numeroase teorii stiintifice cosmogonice care incearcd sd explice formarea
Sistemului Solar. incepﬁnd cu teoria lui Kant, toate teoriile care au urmat acesteia, indiferent de
explicatiile oferite, au fundament naturalist, sau mai precis materialist-evolutionist, postuland
preexistenta anumitor tipuri de materie, mai mult sau mai putin organizate, si forte — Soare, stele,
comete, nove, supernove, particule solide, gaze, praf cosmic, nebuloase, materie meteorica,
materie solara, forta de gravitatie, forta centrifuga, ciocniri, explozii, reactii termonucleare, etc. —
precum si necesitatea a multe miliarde de ani de evolutie pentru a se ajunge la ceea ce se cunoaste
astazi ca fiind Sistemul Solar. Multi cercetdtori s-au Intrecut In scenarii cosmogonice
pseudostiintifice, imposibil de dovedit riguros stiintific, care au fost prezentate de cele mai multe
ori intr-o notd de certitudine stiintificd dezarmanta, ca si cum s-ar fi asistat la derularea
evenimentelor galactice i nu ar mai Incdpea nicio Indoiald asupra celor expuse. Teoriile stiintifice
cosmogonice naturaliste, care au incercat sa elucideze modul in care s-a format Sistemul Solar,
sunt pure speculatii stiintifice ce s-au inlocuit unele pe altele de-a lungul timpului in speranta
descoperirii adevarului stiintific.

Sistemul Solar se dovedeste a fi o macrorealitate extem de bine structurati si
individuata, cu parametri cosmici precisi, armonios configurati si constante astronomice cu
neputintd de atins in conditii de organizare intimpliatoare a materiei. Aceasta exactitate
reliefeaza existenta unui program complex remarcabil, alcituit in asa maniera diferentiata
incét nu se poate explica stiintific in niciun fel prin teoriile cosmogonice moderne, acesta fiind
s1 motivul aparitiei numeroaselor teorii stiintifice, care au fost formulate n speranta explicarii
aceastel configurdri sistematizate fascinante. Aceastd stare a lucrurilor i-a determinat pe distinsi
oameni de stiintd ai zilelor noastre sd ajunga prin cercetare asidud si descoperiri extrem de
elaborate la concluzia celor care au cunoscut de milenii si secole adevarul, intr-o manierd mult mai
simpla si generald, fie prin revelatie facutd in mod supranatural, inspirational, dumnezeiesc, fie
prin descoperire facutd in mod natural, rational, intuitiv.

Modul organizdrii structurii fizice interne a Pamantului, asa cum este apreciat de
specialisti, denota un echilibru remarcabil, fara de care planeta nu ar fi fost asa cum se prezinta si
mai ales nu ar fi avut capacitatea sd sustind constant toate macrostructurdrile externe si toate

proprietdtile fizice de baza ale ei, necesare existentei tuturor formelor de viata si proceselor biotice.



11

Mediul terestru este unic in ceea ce priveste structurarea sa, circuitele de substanta,
energie si informatie, toate acestea oferindu-i planetei o mare capacitate de homeostazie, ceea
ce nu exista in cazul altei planete din Sistemul Solar. Terra este o planeta cu totul speciala in
Sistemul Solar, nu in sensul caracteristicilor fizico-chimice diferite de a celorlate planete, intrucat
fiecare planeta este individualizata, distincta, neexistand identitate intre acestea la niciun capitol,
ci in sensul detinerii intr-o maniera uimitor de precisa, echilibratia, consonantd a unor
parametri structurali si functionali care fac din Terra o planeta vie, fascinanta, ce permite
manifestarea unei diversitati impresionante de forme de materie si de viata, care nu exista
pe nicio alta planeta cunoscuta pana in prezent de om. Macrostructurarile terestre dovedesc ca
avem de-a face cu o organizare planificati, Pamantul fiind un urias sistem programat,
informational, cu legi extrem de precise.

Dualitatea unda-corpuscul este prezenta la toate nivelurile de organizare a materiei,
aspectul corpuscular si cel ondulatoriu fiind, de fapt, formele aceleiasi realitati. Caracterul
dual al materiei raimane imperceptibil la nivelul simturilor, iar pe masura ce obiectele sunt mai
mari, devine tot mai dificild evidentierea caracterului lor ondulatoriu, pentru ca lungimile de unda
au dimensiuni din ce in ce mai mici. Intr-o acceptiune mai larga, si relativitatea restransi aratd cd
intreaga materie este, de fapt, energie. Relatia dintre materie si energie este exprimata in formula
lui Einstein, E = mc?, de echivalenti a masei si energiei, unde c este viteza luminii in vid. Asadar,
tot ceea ce exista in lume, se prezinta ca o tesatura enorma de energie, lumea fiind, de fapt,
energie. In procesele chimice nu se creazi si nu se distruge materie, ci doar se transforma. Este o
lege universald pentru toate formele, proprietatile si manifestarile materiei si face parte din
principiul general de echivalentd intre masa si energie, aceasta insemnand ca energia nu poate fi
creatd si nici distrusa, dar poate fi transformata in conditii specifice dintr-o forma in alta. Astazi se
cunoaste faptul ca si in procesele nucleare, materia poate fi transformatd in energie si energia in
materie. Pretutindeni in lumea materiala se observa structurarea fascinanta intrinseca a elementelor
chimice si stabilitatea extraordinara a lor, certificate si de prezenta continud a anumitor constante
fizice universale, toate acestea dovedind nivelul Tnalt si complex de organizare armonioasa fizico-
chimica a materiei. Aceastd realitate dinamica, corpusculara si ondulatorie, nu poate fi pusd sub
nicio forma pe seama unei manifestari accidentale si evolutive a materiei in decursul a milioane
sau miliarde de ani, Intrucat aceasta viziune pur naturalista nu concorda cu legile prezente la nivelul

structurdrii materiei, precum si cu modul in care se prezinta alcdtuirea propriu-zisa a materiei.



12

Toate aceste caracteristici dovedesc ca materia este o realitate constanta, care face dovada unei
imuabilitati intrinseci structurale, o conservare a elementelor structurale fundamentale, ce
depasesc, conform estimarilor, cu multe milioane de ori istoria de circa 14 miliarde de ani a
Universului, apreciatd in termeni speculativi de cosmologia moderna.

in lumea entititilor atomice avem de-a face cu o realitate structurati la un nivel
foarte complex, cu o lume cuantica extrem de dinamica si fluctuanta, insesizabila perceptiei
comune, ce prezinta o configuratie interdependenta, complementara, ordonata si echilibrata,
iar nu exclusivista, haotica si asimetrica, asa cum s-ar putea presupune ca ar rezulta dintr-o
manifestare aleatorie a materiei, care respecta principiile specifice unei complexe structurari
matematice reale.

Logica mecanicii cuantice opereaza la scard atomica si subatomica cu o realitate spatio-
temporala extrem de instabila, intr-o continua fluctuatie haotica, turbulenta, rasucita si
distorsionata, incat dispar complet notiunile de sus, jos, inainte, inapoi, stdnga, dreapta, directie,
sens, etc, notiuni utilizate de teoria relativitatii, care studiaza Universul la scard mare, unde spatiul-
timpul este neted si plat si se curbeaza datorita prezentei masei si energiei, fiind bine definit
si ordonat geometric. Acesta este si motivul pentru care teoria relativitatii $i mecanica cuantica
sunt percepute ca fiind incompatibile. Insa ,,haosul cuantic” nu este o realitate haotici care
provoaca asimetrii, in asa fel incat la nivelul macroscopic s nu se poata agrega si structura
nimic de la simplu la complex. Dimpotriva, avand in vedere ca realitatea observabila este in
fond un ansamblu de campuri, ceea ce caracterizeaza un camp este simetria, sau, mai exact,
nevariatia globala a simetriei, ceea ce arata o ordine subadiacenta, pe care se bazeaza natura si din
care rezulta tot ceea ce existd, ordine care este de fapt manifestarea simetriei primordiale, simetriei
absolute, care exista, din punct de vedere stiintific, In timpul lui Planck, la inceputul nasterii
Universului.

Atat experimentele mai vechi cat si cele actuale au scos in evidenta un anumit tip de
libertate caracteristic nivelului cuantic de organizare a materiei, putandu-se afirma cd mecanica
cuantica evidentiaza un anumit tip de legiatura intre spirit si materie, ceea ce inseamnd ca
particulele fundamentale au capacitatea de a se manifesta si interactiona liber, intr-o
maniera specifica lumii cuantice. Este cunoscut faptul ca circa 85% din informatia din micro- si
macrocosmos este receptionatd prin lumina si ca fundamentele luminii constituie baza pe care

este structurat in mod inteligent acest Univers armonios. Faptul cd universul subatomic,



13

precum si Universul in general, este structurat si functioneaza in manierd comprehensibila, a dus
in fizica si cosmologie la formularea principiului antropic, acest principiu fundamentandu-se pe
logica compatibilitdtii dintre structurarea Universului fizic si capacitatea de observare a omului.
Materia, de la nivelul macrostructurilor la cel al microparticulelor, fira exceptie, prezintd o
eleganta structurala si functionali care nu poate fi justificata in niciun fel in maniera exclusiv

naturalista.

Capitolul I'V: Biogeneza in viziunea Teologiei si a Stiintei

Revelatia biblicd ne aratd modul si timpul in care Dumnezeu a creat lumea vegetald si
lumea animald, Creatorul aducand la existentd, prin puterea Cuvantului Sdu divin din constituentii
materiali deja creati, lumea vegetala in ziua a treia, lumea animala, a fiintelor acvatice, acvatico-
terestre, a pasarilor, a insectelor si a organismelor microscopice in ziua a cincea, iar pe cea a
animalelor terestre, in ziua a sasea a creatiei. Entitatile care apartin lumii vegetale si lumii
animale au fost aduse la existentd in chip deplin, complet, nu partial sau embriomorf,
creaturile fiind individualizate si delimitate in cadrul speciei lor. In ceea ce priveste lumea
animald, Creatorul rdnduieste o separare precisa intre animale salbatice care vietuiesc in natura si
cele domestice care urmau sd traiasca pe langd comunitatile umane. Toate fapturile au fost
inzestrate cu capacitatea de a se hrani, lumea vegetalad din pAmant iar lumea animald din
lumea vegetald, si de a procrea conform felului lor, respectind, deci, caracteristicile
definitorii ale speciei din care fac parte.

Talcuirile Sfintilor Parinti aprofundeaza si evidentiaza mesajul scripturistic despre crearea
lumii vegetale si a lumii animale, aduse la existentd de Dumnezeu prin cuvantul Sau dumnezeiesc
adresat apelor si pamantului, prin intermediul cdrora au fost create toate felurile de plante, arbori,
microorganisme, insecte, pesti, numeroase alte vietati acvatice, pasari, reptile s mamifere. Toate
fapturile au fost create cu insusiri individualizate pe categorii, ele pastrand si transmitand
urmasilor caracteristicile dobandite la crearea lor, fird posibilitatea de schimbare
structurala sau trecere de la un ,fel” la ,,altul”, de la o categorie la alta. Creaturile au fost
aduse la existenta spre implinirea unor scopuri, fiind inzestrate cu manifestari, instincte

specifice in acest sens. Datorita raportdrii eronate a omului la Creator, la sine si la creatia Sa,



14

precum si relatiei inadecvate a creaturilor intre ele, in echilibrul initial inserat fapturilor de catre
Dumnezeu s-au produs perturbari la anumite aspecte constitutive, fara ca acestea sa modifice
radical fundamentele asezate de Dumnezeu in creaturi, n asa fel Incat opera Creatorului sa nu mai
poatd urma cursul sdu, sau sd nu mai poata fi recunoscuta ca atare de catre om.

Din perspectiva ortodoxd si catolica, desi consemnarea mesajului revelat al crearii
fapturilor de catre Dumnezeu s-a facut Intr-o manierd simpld, pe masura contextului istoric si
cultural al epocii, acest mesaj este suficient de convingator atat pentru a sustine credinta la acest
capitol in sufletele credinciosilor, cat si pentru a-i determina pe cei ce se ocupd cu cercetarea
stiintificd la acest nivel de credibilitatea celor expuse. Aceastd parte a operei creatoare a lui
Dumnezeu a fost adusa la existenta de Creator nu din Sine sau ca urmare a unei necesitati
interioare a lui Dumnezeu, ci ca un act al libertatii, bunatatii si dragostei Sale depline. Avand
in vedere faptul ca iubirea trinitard este fundamentul si conditia posibilitatii de a exista a oricarei
fapturi, conceptul catolic de creatio ex amoris isi are pe deplin legitimitatea, chiar daca nu a fost
folosit in Traditia Bisericii, acest concept exprimind un sens dinamic si de plenitudine care
integreaza si notiunea de creatio ex nihilo. Conceptul creatio ex amoris trebuie Inteles prin prisma
dogmei Sfintei Treimi, fara niciun fel de idee sau interpretare emanationista si fara a fi perceput
ca un proces prin care se pune capat solitudinii divine. Acest concept inseamna ca esenta lui
Dumnezeu este in sine insisi iubire si nu devine iubire ca si consecintd a raportului cu
creaturile. Creaturile sunt un dar al lui Dumnezeu, ele fiind individualizate,
interdependente, pastratoare si transmititoare cu fidelitate din generatie in generatie a
caracteristicilor fiintiale. Avand in vedere toate acestea se impune un respect deosebit din partea
omului, deoarece si omul este parte integranta a vietii si a creatiei lui Dumnezeu.

Teologii protestanti si neoprotestanti evoca cu precadere o teologie personalizata a creatiei,
in care apar elemente ce nu sunt abordate in Teologia ortodoxa sau catolica, fard ca acestea sa
constituie o paradigmd conceptuala academicd care sa genereze o diferentiere structurald
doctrinara de fond interconfesionald. Se evidentiaza manifestarea personala a Creatorului care
umple creatia Sa in mod individualizat cu viata, toate fapturile fiind sub stipanirea Celui
care le-a creat si le-a incredintat omului, nu spre a le folosi dupa bunul plan, ci a le respecta
randuielile pe care Dumnezeu le-a asezat in ele. Neintelegerea deplind a scopului crearii

fapturilor a dus la manifestari eronate sau exagerate din partea oamenilor fata de creaturi, insa, cu



15

toate acestea, El, inserand inca de la inceput in lumea vegetald si in lumea animald legile care le
pastreaza si le perpetueaza, face ca ele sa urmeze cursul vietii trasat providential de Creator.

Din perspectiva teologiei naturale sau a teologiei naturii, ori a teologiei creatiei facuta prin
prisma analizei realitatilor din natura este nevoie de o conectare constanta si reald a conceptelor
teologice utilizate la adevarurile revelatiei supranaturale oferite de izvoarele acesteia si la
certitudinile revelatiei naturale autentice, pe care le furnizeaza in mod nepartinitor si binevenit
teologii, filosofii si oamenii de stiintd si de cultura ai lumii, altfel se ajunge pe un tardm nesigur si
controversat al speculatiilor teologice, filosofice, stiintifice si ideologice, care lasa in urma o istorie
a conceptelor epatantd, complicata si perturbantd, cu consecinte multiple asupra umanitatii si a
intregii lumi. Viata reprezinta o realitate unitara admirabila, constituitd dintr-o suma de
biosisteme informationale, intra- si interconectate fizic si energetic, aflate in stare de
echilibru dinamic, avind o stabilitate structurali generati de un program genetic
individualizat, care face posibila variabilitatea in cadrul speciei, ins8 nu permite
transformarea unei specii intr-o alta specie, ceea ce inseamna ci viata este rezultatul actului
creator distinctiv al lui Dumnezeu, care se deruleaza sub conducerea geniala a inteligentei

dumnezeiesti si nu a evolutiei naturaliste intimplitoare.

Incercarea de a descoperi din punct de vedere stiintific mecanismele care stau la baza
aparitiei vietii pe Pamant, a determinat formularea de-a lungul timpului a douad teorii principale,
expuse sub diferite forme: teoria panspermiei si teoria generatiei spontanee.

In ceea ce priveste teoria panspermiei, sub toate nuantele ei, atat in antichitate cat si in
perioada modernd s-a emis ipoteza cd Padmantul a primit viata in urma cu circa 3,83 miliarde de
ani sub forma fertilizarii bacteriene venitd din strafundurile Cosmosului, atunci cand conditiile
fizice de pe Pamant au devenit prielnice pentru acest lucru.

Examinarea la microscopul electronic a meteoritului martian ALH84001 a permis
fotografierea a numerosi corpusculi viermiformi de forma alungita, aceste forme fiind
asemanatoare coloniilor terestre de bacterii actuale, ceea ce a facut ca NASA sa anunte in 1996 ca
acest meteorit ar contine nanobacterii, urme de viatd microbiand extraterestra, deci concluzia ar fi
ca a existat viatd pe Marte. Desi aceasta informatie a facut inconjurul lumii si cercetarile asupra
meteoritului au continuat, in cele din urmd scepticismul specialistilor s-a adeverit, reviste

prestigioase precum Nature si Science refuzand colaborarea cu sustindtorii acestei teorii.



16

Fiecare gen de teorie a panspermiei are originalitatea ei, insd niciuna nu a lamurit in
maniera stiintifica problema modului in care a aparut viata pe Pamant, aceasta problema fiind
transferati de pe Pimant in spatiul cosmic, cauza concreta a aparitiei celor mai simple forme
de viata ramanand necunoscuti. Cu toate ca anumite teorii panspermiste au fost formulate de
mari oameni de stiintd, ele raman foarte controversate si foarte putin acceptate de comunitatea
stiintifica, Intrucat se trateaza de un spatiu foarte generos al ipoteticului stiintific, care nu poate
oferi dovezi reale.

Teoria generatiei spontanee exista inca din antichitate, cand se credea cd plantele, insectele
si diverse animale, precum broastele, pestii si soarecii apar spontan din apa si pamant umed, ori se
formeaza pe frunze sau din namol coagulat. Mult mai tarziu, alchimistii credeau ca se pot obtine
fiinte vii din vegetale si diverse substante sau materiale. Desi oameni de stiinta, precum Francesco
Redi si Louis Pasteur au dovedit ca viata nu poate proveni decat din viata, totusi s-a acceptat ideea
ca viata ar fi putut sd apara spontan pe pdmant prin evolutie chimicd din materia anorganica in
urma cu miliarde de ani. Astfel a apdrut in 1924 teoria cuacervatelor, prin care Oparin intentiona
sa prezinte formarea in mod spontan a celulelor primitive, insa specialistii au ardtat ca nu exista
niciun fel de dovada in acest sens. In conditiile primordiale ipotetice — radiatii ultraviolete
puternice si temperaturi foarte ridicate, care sunt letale pentru orice fel de microorganism
primitiv, atmosfera foarte slaba in oxigen si ozon, care nu are capacitatea de a impiedica
radiatiile ultraviolete in vederea formarii unor posibile organisme primordiale si, in final,

apa, care dizolva compusii organici sensibili

si instabili — nu ar fi putut sa apara sub nicio
forma viata.

Prin faimosul experiment al lui Miller-Urey din 1953 s-a incercat dovedirea formarii
materiei vii din materia nevie, utilizandu-se un recipient in care s-a expus un amestec de gaze,
metan, hidrogen, amoniac si vapori de apa la descarcari electrice. Desi utilizarea acestui dispozitiv
special construit si substantele folosite nu reprezinta catusi de putin conditiile existente pe o
planeta primitiva, rezultatele obtinute prin acest experiment nu sunt deloc concludente. Obtinerea
in conditii complexe de laborator a catorva compusi chimici care se regasesc in organismele
vii nu demonstreaza in niciun fel formarea propriu-zisa a vreunui organism viu.

Teoria microsferelor este o alta teorie care a Incercat s demonstreze, pe baza formei

rotunde si stabilitatii ipotetice ale microsferelor, cd aceste microorganisme s-au format spontan din

materia anorganica si cd ele sunt foarte asemdnatoare celulelor biologice, acestea fiind de fapt



17

celulele primordiale sau protocelulele din care s-au format celulele actuale. Ca si in cazul
cuacervatelor si a experimentului Miller-Urey, avem de-a face cu aprecieri ipotetice cu privire
la aparitia spontand a vietii, deoarece intre cele mai complexe protocelule propuse ca

-

precursoarele vietii si cea mai simpla forma vie actuala este o prapastie uriasa.

Teoriile panspermiei si teoriile generatiei spontanee, indiferent de gradul lor de
complexitate sau de argumentare stiintificad evocatd, nu pot explica in maniera experimentala
obiectiva aparitia vietii pe Pamant, nefiind vorba nici de impuls cosmic si nici de manifestare
spontana a materiei anorganice care sa fi generat de la sine aparitia organismelor vii si
evolutia lor de la simplu la complex.

Teoria evolutionista a lui Charles Darwin, inspirata din lucrurile lui Caspar F. Wolff, Jean
B. Lamarck si Erasmus Darwin, si evocata in celebra scriere ,, Originea speciilor”, cu toate ca
abundd de explicatii stiintifice insotite de numeroase dovezi, prezintd lacune stiintifice
fundamentale, asa cum insusi Darwin le-a consemnat: absenta sau raritatea varietatilor de
tranzitie, existenta organelor extrem de perfectionate, existenta instinctelor perfecte si
sterilitatea descendentilor speciilor diferite in contrast cu fertilitatea intacta a descendentilor
varietatilor. La finalul operei sale, in care si-a prezentat cu devotament si convingere
impresionante gandirea sa, Darwin avea s recunoasca cd, Creatorul a pus initial fundamentul
lumii ,,in cdteva forme s-au numai intr-una singura”, deci viata reprezinta dintru inceputurile
sale opera Creatorului.

Evolutia sau transformismul speciilor, daca ar fi existat in realitate, ar fi fost usor de dovedit
prin arhiva fosilifera, insd metoda de datare fosilifera se bazeaza pe premisele teoretice ale
teoriei evolutioniste, care utilizeazd milioanele de ani in aprecierile sale, considerdndu-se ca
evolutia de la celula primitiva si pana la omul de astazi ar fi necesitat circa 700 milioane de ani.
Trecerea de la organismele unicelulare la cele pluricelulare este dificil de dovedit prin aceasta
metodd, 1nsd prin studii genetice s-a ajuns la concluzia cd alga microscopicd Cyanophora
paradoxa, considerata a fi primitiva, ar putea fi strimosul tuturor plantelor. A afirma ca acest
organism este stramosul tuturor plantelor este o pura supozitie, faira nicio posibilitate
experimentala de a dovedi ca aceasta presupunere este si adevar stiintific. Nimeni nu poate
raspunde la Intrebarea fireasca, de ce nu a evoluat deloc pana in prezent acest tip de microorganism
primitiv, precum si toate formele de viata microscopicd cunoscute astazi. Specialistii recunosc

faptul ca nu s-a putut trasa istoria filogeneticad a niciunui grup de plante moderne de la



18

inceputurile lui pana in prezent. Faptul ca plantele complexe au ramas neschimbate zeci de
milioane de ani, dupa aprecierile naturalistilor, constituie o mare provocare pentru teoria
evolutionista.

Originea insectelor este complet necunoscuta. Insectele se gisesc intr-un numar si o
varietate fantasticd, dar nu exista nici o urma de fosila care sa dovedeasca evolutia din vreun
stramos comun. Este remarcabil faptul ca s-au pastrat numeroase fosile de insecte, in chihlimbar,
in carbune, in cenusd vulcanicad si in alte materiale, insd aceste insecte fosile sunt aproape
identice cu cele care traiesc acum, cu exceptia faptului ca sunt mai mari. Ceea ce constituie o
mare problema pentru evolutionisti, este decalajul enorm dintre speciile de insecte, care
insumeaza circa un milion, si numaérul speciilor de animale de uscat, ce ajunge la mai putin
de 20.000, insa nu exista dovezi fosile care sa dovedeasca transformismul acestor insecte.

Registrul fosilifer nu arata ca ar fi existat in realitate un transformism in decursul a
sute de milioane de ani a anumitor specii de pesti in amfibieni, ci, dimpotriva, speciile de
pesti despre care se credea ca au existat in urma cu sute de milioane de ani si au evoluat in
amfibieni, cum sunt pestii celacanti sau dipnoi, exista si in prezent, practic neschimbati.

Desi exista numeroase fosile de reptile, nu s-a descoperit nicio fosila care sa constituie
veriga de legatura cu amfibienii si care sa dovedeasca transformismul anumitor specii de
amfibieni in reptile.

Transformismul reptilelor in pdsari s-a crezut o certitudine datorita descoperirii
Archaeopteryx-ului. Caracteristicile reptiliene ale Archaeopteryx-ului nu pot fi infirmate, insa
aceasta nu inseamna structuri tranzitive, ci forme mozaic pe deplin deplin dezvoltate si
deplin functionale. Archaeopteryx-ul avea dinti si gheare ca o reptild, aripi si pene ca o pasare,
dar toate erau perfect formate pentru nevoile ei. Un animal cu structuri tranzitionale reale nici nu
ar fi putut supravietui. Archaeopteryx-ul nu a fost singurul animal mozaic, care a disparut. Au
existat multe alte animale mozaic (Ictidosaurus, Seymouria, Ichthyostega, etc.), iar astdzi, de
asemenea, existd astfel de animale mozaic, precum ornitorincul, liliacul, veverita zburatoare si
vulpea zburitoare. Faimoasa Archaeopteryx nu este o dovada incontestabila a
transformismului, precum nici alte enigmatice sau false presupuse verigi de legatura, cum sunt
Protarchaeopteryx si Archaeroraptor. Faptul cd nu s-a descoperit nici macar o fosila a unei
forme de viatd cu adevirat tranzitorii dintre reptile si pasari este graitor de la sine. Daca

trecerea de la reptile la pasari ar fi fost o realitate obiectiva, atunci nu era nevoie de eforturi



19

deosebite ca sa identifice in documentele fosilifere o singura veriga de legatura, ci arhiva
fosilifera ar fi fost plina de o diversitate imensa de astfel de forme de tranzitie, care ar fi
dovedit pe deplin transformismul speciilor.

Transformismul reptilelor in mamifere este o mare enigma. Convergenta trasaturilor
scheletice intre doua grupuri de animale nu inseamna o tranzitie evolutiva, asemanarile scheletice
neimplicand obligatoriu descendenta. Dincolo de diferentele de structura osoasd a maxilarului intre
reptile si mamifere, existd numeroase si evidente deosebiri anatomice, morfologice si functionale
intre aceste categorii de animale, incat clasa mamiferelor, care include grupuri extrem de diverse,
ar trebui sd aiba pentru fiecare grup in mod distinctiv un stramos, asa cum cere modelul
evolutionist. In acest caz ar trebui si existe un numir urias de specii intermediare in linia
directa a tranzitiei, insa datele fosile nu le consemneaza.

Lumea fosild a fost foarte asemanitoare cu lumea noastri. In lumea prezenta triiesc
concomitent organisme unicelulare, nevertebrate marine, pesti, amfibieni, reptile, pasari, mamifere
s oameni. Singurul motiv care ne impiedicd sd credem cd in trecut ele au trait contemporan unele
cu celelalte, este presupunerea evolutiei. Registrul stratigrafic aratd ca fiecare ,,erd” se imbina
gradat si imperceptibil cu urmatoarea ,,erd”. Nu se poate determina in realitate Tn mod strict unde
sfarseste o epoca si unde incepe alta. Cu alte cuvinte, nu exista intreruperi de timp, registrul este
continuu. Depozitele fosile, care dateaza unitatile de roci, sunt toate dovezi de formare rapida. Cele
mai multe plante si animale din zilele noastre pot fi gasite si in fosile, si 0 mare parte din animalele
si plantele fosile traiesc inca si astazi, mai ales cand admitem existenta varietatilor in cadrul
soiurilor, survenite in urma adaptarii la schimbarile de mediu. Toate acestea sunt indicii cd multe
organisme ale registrului fosil, din toate perioadele au fost in realitate contemporane unele cu
altele, de vreme ce ele au si supravietuit pand astazi.

Asadar, arhiva fosilifera, de 1a cele mai simple si pana la cele mai complexe organisme,
nu face dovada unui transformism al speciilor, ci aratd o intreagd panorama de specii
complet dezvoltate ce au trait simultan. Perfectiunea formelor de viata fosilizate infirma
ideea unei transformari evolutive a organismelor, de la cele mai simple si primitive pana la
cele mai complexe. Arhiva fosilifera nu sprijina deloc teoria evolutionistd, asa cum afirma
numerosi naturalisti, ci dovedeste ca fiintele vii sunt organizate dupa alte legi care au determinat,
intr-un mod ce depdseste orice tip de manifestare a materiei anorganice, existenta fascinanta a

tuturor formelor de viatd, care culmineaza cu omul.



20

Avand in vedere pozitia fundamentala a omului in contextul temei originilor, atat din punct
de vedere teologic cét si din perspectiva stiintifica, antropogeneza necesita o abordare cu totul
speciala, asa cum, dealtfel, cele doud mari domenii ale cunoasterii $i manifestarii umane — Teologia
si Stiinta — o dovedesc, abordare pe care lucrarea de fata nu o include, limitandu-se la tratarea
subiectului la nivelurile de structurare inferioare ale lumii si la o analizd pe masura acestor realitati,
care au 1nsa capacitatea sd furnizeze adevarul despre originea lor si sd-1 indice delicat si pe cel al

originii omului.

Concluzii

Tema Cosmobiogenezei are o importantd covarsitoare existentiald universald, intrucét
solutiile la problematica acesteia traseaza coordonatele personale ale fiecarui om si configureaza
istoria umanitatii si a lumii. Fara cunoasterea temeinica a originii lumii si a vietii, umanitatea se
desfasoara pe coordonate confuze si primejdioase, cu atdt mai grave cu cat omul inainteaza in
planul cunoasterii, pand cand omenirea ar putea ajunge in derivd gnoseologica si existentiala.

Adevarul in ceea ce priveste originea si structurarea Universului, a Sistemului Solar,
a Terrei si a vietii, atit din perspectiva Teologiei cit si a Stiintei obiective, este ca nihil
Creator, nulla creationis, adica fara Creator nu exista creatie, si, implicit, nu s-ar fi putut vorbi
de originea acestor realitati. Trebuie recunoscut faptul ca toata teologia, toata logica teoretica
stiintifica si toate dovezile empirice, ne descoperia ca lumea este in toate detaliile privitoare
la organizarea sa macrocosmica si microcosmica opera Creatorului atotputernic, care a
creat-o, a structurat-o si a ordonat-o, impriméand in ea legile dupa care functioneaza cu
regularitate fascinanta spre implinirea unui act mai presus de logica imediatd pentru care
aceasta exista. Creatorul a adus aceasta opera la existenta si o sustine din iubire, pentru ca
omul sa cunoasca adevarul despre originea lumii si a vietii si sa fie cu adevarat liber de orice
eroare care il impiedica sa devina un adevarat chip al Sau ce se inalta la asemianare cu

Dumnezeu.



